
Rpla Parola in cammino
Ester Abbattista

II domenica 
del tempo ordinario
Is 49,3.5-6; Sal 39 (40); 1Cor 1,1-3; Gv 1,29-34

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  A 3 2026

«FINO ALL’ESTREMITÀ 
DELLA TERRA»

Anche in questa domenica il te-
sto di Isaia, della prima lettu-
ra, fa parte dei quattro «canti 

del Servo», di cui abbiamo parlato la 
settimana scorsa. In questo canto è 
interessante vedere come dapprima si 
dica esplicitamente che il «servo» è 
Israele – «Mio servo tu sei, Israele, sul 
quale manifesterò la mia gloria» –, 
mentre nei versetti seguenti si abbia 
un cambio di soggetto e il «servo» di-
venti qualcuno che ha un compito 
verso Giacobbe e Israele: «Ora ha 
parlato il Signore, che mi ha plasma-
to suo servo dal seno materno per ri-
condurre a lui Giacobbe e a lui riuni-
re Israele».

Inoltre tale missione richiede 
un di più: «È troppo poco che tu sia 
mio servo per restaurare le tribù di 
Giacobbe e ricondurre i superstiti 
d’Israele». Questo «servo» riceve così 
un’ulteriore «forza», attributo che implica allo stesso tempo un 
ampliamento della sua stessa missione: «Io ti renderò luce delle 
nazioni, perché porti la mia salvezza fino all’estremità della terra».

Si ha così in pochi versetti un interessante sviluppo di questa 
figura del «servo». Se dapprima il «servo» è Israele, successi-
vamente la sua connotazione identitaria si restringe a un’unica 
persona, che sin dalla nascita riceve la missione di «restaurare le 
tribù di Giacobbe» e di «ricondurre i superstiti d’Israele».

In pochi passaggi c’è qui tutta la storia del popolo, dall’uscita 
dall’Egitto (le tribù di Giacobbe) fino alla dispersione delle dieci 
tribù del Regno del Nord per mano degli Assiri e al ritorno di 
coloro che erano stati esiliati per mano dei Babilonesi. Non solo, 
la missione del servo si allarga, si fa ancora più ampia ed egli 
stesso diventa «luce delle nazioni», la sua missione oltrepassa 
i confini Israele per abbracciare «l’estremità della terra» in un 
unico annuncio di salvezza. 

Ci troviamo così di fronte a uno scenario immenso, dove 
la volontà salvifica di Dio passa dal particolare all’universale e 
dove proprio quel particolare è lo strumento attraverso cui «il-
luminare», abbracciare tutto l’universale. E questo attraverso un 
restringersi di soggetti, dato che da Israele-servo si passa a un 
solo individuo il cui messaggio di luce e di salvezza abbraccia, a 
partire da Israele stesso, tutta la terra.

Tutto questo appartiene a una logica tipicamente biblica, ri-
velatrice di questo particolare modo di agire di Dio nella storia. 
Per fare un esempio: la liberazione dei «figli di Giacobbe» dall’E-

gitto avviene attraverso il passaggio 
del Mare dei giunchi (il cosiddetto 
Mar Rosso), ma l’entrata nella terra 
promessa è attraverso il passaggio del 
fiume Giordano; e se nel Mare dei 
giunchi le acque fanno da muraglia 
a destra e sinistra, nell’attraversare il 
Giordano basta solo che lo scorrere 
delle acque si fermi e permetta al po-
polo di passare il breve letto del fiume 
– mediamente tra i cinque e i dieci 
metri – all’asciutto.

Così il servo-popolo, ristretto in 
un servo-individuo, non solo è ca-
pace di radunare tutto Israele, ma di 
diventare egli stesso «luce» portatrice 
di salvezza per tutte le nazioni. 

Se passiamo ora al testo evange-
lico, c’è un particolare interessante 
nella testimonianza che Giovanni fa 
riguardo al battesimo di Gesù. Dap-
prima afferma che non lo conosce-
va, ma comprende che il suo essersi 
recato presso il fiume Giordano per 
battezzare, in realtà, è «perché egli 

fosse manifestato a Israele»; inoltre racconta di aver contem-
plato «lo Spirito discendere come una colomba dal cielo e ri-
manere su di lui».

Questa immagine della colomba, nella tradizione rabbini-
ca e soprattutto nella mistica ebraica, è collegata allo spirito 
messianico e – guarda caso – anche all’immagine della luce. 
Nel testo dello Zohar (letteralmente «splendore»), ad esempio, 
tutti questi elementi compaiono insieme: la colomba che tornò 
da Noè è il simbolo del messaggero di pace che apparirà alla 
fine dei giorni per annunciare la redenzione, la quale è chiama-
ta «Luce infinita».

Ora questa «luce» per noi cristiani è Gesù stesso, il Messia 
morto e risorto, il Salvatore: il mondo, il nostro cuore, le nostre 
vite hanno un estremo bisogno di questa «luce» ma, proprio per 
questa sua caratteristica di agire dal particolare all’universale, 
non è così immediato vederla, molte altre «luci» ci confondono, 
proprio perché abbagliano, ci appaiono più grandi, luminose e 
forse anche più rassicuranti, risolutive.

Sono però solo illusioni che fomentano le tenebre; per cerca-
re «quella» luce bisogna, invece, mettersi in ascolto, farsi «piccoli 
come bambini», cercare le «periferie» – per usare un’espressione 
tanto cara a papa Francesco – del nostro cuore e del nostro mon-
do, dove le luci «forti» non hanno interesse a «presenziare», ad 
«agire» e dove, invece, risiede la bellezza della nostra umanità, 
quella «bellezza» per cui – come scrive Dante – «il suo fattore 
non disdegnò di farsi sua fattura» (Paradiso, Canto XXXIII).

Gerardus Gossen, Risurrezione di Cristo, 1827. Chicago, Art Insitute.


